## 「救い主はダビデの子!?」

(マルコ12:35-37/マタイ22:41-46/ルカ20:41-44)

## 挽地茂男

2019.5.5 日本基督教団千歳丘教会礼拝



聖書に出てくる〈救い主〉の呼 び方について、代表的なものにつ いて少し整理をしておきましょ う。まず〈メシア〉という呼び方 です。メシアとはヘブライ語で「油 注がれた者」を意味する言葉です。 それをギリシア語に訳すとキリス ト(クリストス Хриσто́ς / 新共同訳 は「メシア」と訳)となります。「油 を注ぐ」という行為は、古代オリ エントの即位儀礼において王の頭 にオリーブ油を注いだ習慣に由来 します〔油は神の霊、力を象徴〕。 ですから旧約聖書に現れるメシア (油注がれた者)という語は、ほと んどが王に関して用いられていま す。元来メシアとは、外敵や国難 から国民を救う、軍事的・政治的 救済者のことなのです。最初に油 注ぎを受けた王はイスラエル統一 王朝の初代の王サウルです。した ととは、アの王がいの田がとの王が明った(の王が明った)の田が出た。 第二代の王が明からでは、第二代が到来では、後ろの子がの子がの子がいったがです。 では、理想型(範型)をダビデの子が強くが呼がの子がでがあります。 と呼ぶになります。

しかし王国が分裂し、それぞれの王国が滅亡すると〔722BC 北イスラエル王国滅亡、586BC 南ユダ王国滅亡〕メシア思想には、バビロン補囚の悲しい運命がもたらした著しい変化が見られます。補囚期後期には〈苦難の僕〉とは民に代って。〈苦難の僕〉とは民に代って







ペルシア王キュロス2世

罪のるで一像ス主架すめ罪シイーがトイのるの成のヤメの期にス難にのがよのを重いまと)アリ、字解なめすと)アリ、字解な

役割を果たすこ

とになります。

やがてペルシ

さらに補囚期以後、第二神殿時代(前539-後70)末期(1-2cBC)の ユダヤ教黙示思想に至ると、〈人 の子〉というメシアの呼び方が出 てまいります。このメシアは地上 的な政治・軍事によって事態を打 開する望みが失望に変わるとき、 神が直接的に介入し、天来の力に よって一挙にすべてを一新してく れるという夢想に近い待望が浸透 していくことになります。その輝 かしい未来をもたらす終末的な救 世主が〈人の子〉と呼ばれます。 ですから〈人の子〉は、地上的・ 政治的・王的なメシアに対して天 的・超越的なメシアの性格が優勢 となります。〈人の子〉という言 葉は「人間」という意味でも使い ますが、黙示思想に見られる〈人 の子〉とは、最初の人アダム〔ア ダムはヘブライ語の一般名詞で 「人」を意味する〕の楽園的祝福 を回復する救世主をさしていま す。このような終末的メシアは終 りの日に到来し、死者を復活させ て最後の審判を行い、新天新地を 創造してメシアの王国を樹立しま す。まず最初に、メシア、ダビデ の子、苦難の僕、人の子という呼 び方を整理しておきましょう。

ローマ帝国がイスラエルを実質 支配していた主イエスの時代、そ の支配の非抑圧的状況から解放を もたらす「メシア」が待望されて いました。そのメシアは当然ローマという軍事大国の支配からの解放を求めるのですから、軍事的・



政治的メシアすなわち「王的メシア」が待望されていたのです。熱心党の運動は実はこの

たように――主イエスの受難の中 に見出したのです。

本日の聖書箇所のマルコ12章 35節で、主イエスは律法学者た ちのメシア理解に疑問を投げかけ て言います。35節。

12:35 イエスは神殿の境内で教え ていたとき、こう言われた。「ど うして律法学者たちは、『メシア はダビデの子だ』と言うのか」。 この箇所をもう少し正確に直訳して おくと、「イエスは神殿の境内で教 えていたとき答えてこう言われた」 となります。新共同訳ではこの「答 えて」が訳出されていません。主イ エスの語っておられる言葉が、議論 の中での、少なくとも対話の中で の応答(ἀποκριθεὶς)としての発 言であることを、おさえておくこ とが必要です。この箇所の直前の 聖書箇所(12:28-34)が「もはや、 あえて質問する者はなかった」(34 節)という言葉で終わっているの

12:35 イエスは神殿の境内で教え ていたとき、こう言われた。 \_\_\_\_\_



「どうして律法学者たちは、『メシアはダビデの子だ』と言うのか。

◆ダビデの子についての問答 22:41 ファリサイ派の人々が集まっ ていたとき、イエスはお尋ねになっ た。

22:42「あなたたちはメシアのことを どう思うか。だれの子だろうか。」彼 らが、「ダビデの子です」と言うと、 22:43 イエスは言われた。「では、ど うして ### O 7 !- - ! : - O 88 #

ルカ20:41

◆ダビデの子についての問答

20:41 イエスは彼らに言われた。

「どうして人々は、『メシアはダビデの子だ』と言うのか。

律法学者は「メシアはダビデの子だ」と主張していました。彼らも王的なメシアを待望していたのです。イエスを目の前にした彼らの心の中には、加えて人々の心の中にも、当然、「この人は――目の前のあなたは――ダビデの子なのか」とい

う疑問が浮かんでいたことである。神殿境内から行商人や不力のでいたのでは、インでは、大の重鎮たちとは、大の重鎮たちというであるが、大のではないであるべき、でもいるがあるが、大のでもない。ではならないではならない。

「どうして律法学者たちは、『メシアはダビデの子だ』と言うのか」 という質問は、人々が是としてき



サレムに入城する直前、盲人バル ティマイが「ダビデの子よ、わた しを憐れんでください」(10:48) と叫んだように、人々には主イエ

マルコ12:36-37

マタイ22:43b-45

ルカ20:42-44

12:36 ダビデ自身が聖霊を受けて言っている。

『主は、わたしの主にお告げになった。「わたしの右の座に着きなさい。 わたしがあなたの敵を/あなたの 足もとに屈服させるときまで」と。』

12:37 このようにダビデ自身がメシアを主と呼んでいるのに、どうしてメシアがダビデの子なのか。」

ダビデは、霊を受けて、メシアを主と 呼んでいるのだろうか。

22:44 『主は、わたしの主にお告げになった。「わたしの右の座に着きなさい、/わたしがあなたの敵を/あなたの足もとに屈服させるときまで」と。』

22:45 このようにダビデがメシアを 主と呼んでいるのであれば、どうし てメシアがダビデの子なのか。」 20:42 ダビデ自身が詩編の中で言っている。

『主は、わたしの主にお告げになった。「わたしの右の座に着きなさい。

20:43 わたしがあなたの敵を/あなたの足台とするときまで」と。』 20:44 このようにダビデがメシアを主と呼んでいるのに、どうしてメシアがダビデの子なのか。」 スがそうあってしかるべきだと思 えたのです。またエルサレム入城



の際に民衆が 「我らの父ダビ デの来るべき国 に、/祝福があ るように。いと

高きところにホサナ」(11:10)と 歓呼したように、いまやそのダビ デの子イエスが国を再興される、 と人々は考えたのです。

主イエスは、民衆が口にする「ダ ビデの子」キリスト論の発信源が、 律法学者の聖書解釈にあることを 知っておられました。神は旧約聖 書において、メシアはダビデの子 孫として生まれると約束しておら れました(サム下7:12~13、イザ 9:7、エゼ34:23~24参照)。捕囚 を体験して以降、イスラエルの民 の間には、メシア待望が高まって いきました。人々が最も強く待望 したメシアは、理想の王であるダ ビデの子孫として現われ、イスラ エルを軍事的・政治的に解放して くれるメシアでした。共観福音書 には、人々がイエスを「ダビデの 子」と呼びかけている例がたくさ ん出てきます。しかし福音書は、 (マタイ福音書のように)主イエス がダビデの子孫であることを認め つつも、「ダビデの子」キリスト論 のもつ軍事的性格、政治的性格を巧 みに避けています。

律法学者の主張と共に人々の間に 流布した、〈ダビデの子〉というメシ ア像に対する、主イエスの反論は こうです。36-37節a。

12:36 ダビデ自身が聖霊を受けて言っている。『主は、わたしの主にお告げになった。「わたしの右の座に着きなさい。わたしがあなたの敵を/あなたの足もとに屈服させるときまで」と。』 12:37 このようにダビデ自身がメシアを主と呼んでいるのに、どうしてメシアがダビデの子なのか。」……

とに屈服させるときまで」と。』 ここに登場するのは三者(三人)で す。「わたし」として登場するこ の詩編の作者のダビデ。そのダビ デが「わたしの主」と呼んでいる 者がいて、さらにそのわたしの主 に語りかける「主」がおられる。



ヤハウェ=アドナイ=わが主

サウル王



サウルとダビデ

ダビデ物語から 具体的な情報を 入れてみましょ う。ダビデにと っての主(わた しの主)とは、 彼が仕えていた サウル王(=メシ ア)です。ダビ デはもともとサ

煩雑ですので、

ウルの臣下だっ たわけですか ら、この詩編の 言葉は、「主な る神」が、「ダ

ビデの主」であるサウル王に告げ た言葉ということになります。『主 は、わたしの主にお告げになった。 「わたしの右の座に着きなさい。 わたしがあなたの敵を/あなたの 足もとに屈服させるときまで」 と。』そしてこのサウルが最初の

メシア(油注がれた者)としてイス ラエルを外敵から救うのです。そ して主イエスの質問が、これに続 くのです。37節。「12:37 この ようにダビデ自身がメシアを主と 呼んでいるのに、どうしてメシア がダビデの子なのか。」この詩編 の言葉を根拠に「ダビデの子」キリ スト論の論理矛盾を突くことによっ て、主イエスは、メシアが「ダビ デの子孫」ではないと主張するの ではなく、「どうしてメシアがダ ビデの子なのか」を再考せよ、と 仰っているのです。真の王とは、 いかなる王か、よく吟味せよと仰 っているのです。〈ダビデの子〉 という呼称に直接的に結びついた 軍事的・政治的救済者というイメー ジを、主イエスは避けておられるの です。〔〈ダビデの子〉の再吟味は、 マタイによる福音書の系図で見事に なされている。ここでは詳述を避け る。〕

ここでわたした。 ち読者は再度、メ シア(キリスト)つま り救い主とは何者 なのかを問われて

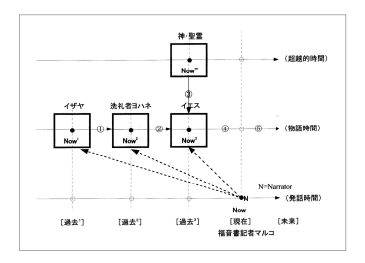
いるのです。今日の箇所は短い箇所 ですが、マルコ福音書のメシア理解 の全体と関わっているのです。 そこでもう一度、主イエスの洗礼の場面に立ち戻ってみたいと思います。1章9-11節。

1:9 そのころ、イエスはガリラヤのナザレから来て、ヨルダン川でヨハネから洗礼を受けられた。1:10 水の中から上がるとすぐ、大が裂けて"霊"が鳩のように御自た。1:11 すると、「あなたはわたしの愛する子、わたしの心に適う者という声が、天から聞こえた。

(新共同訳)



この記事には、洗礼に付随して、 主イエスが神から来られた方、言 い換えれば、主イエスの神的起源 を示す天からのしるしが描かれま す。主イエスが洗礼を受けられる と、まず①天が裂けます。そして



②霊〔聖霊〕が鳩のようにイエス に降ります。そして③天来の声が 聞こえてきます。これらの事柄に よって、イエスの生涯に超越的な 垂直の次元が明確に導入されま す。ヨハネから洗礼を受けヨルダ ン川の水から上ったイエスに、天 から下ってきます。裂けた天から 鳩のように下る霊も、そして天来 の「あなたはわたしの愛する子、 わたしはあなたを喜ぶ」<sup>\*1</sup>という 神の〈声〉も、主イエスの身分を 保証するのです。そして主イエス のこの後の活動が神に起源するこ と、神的起源を持つことの証明な のです。

この天来の声は、マルコの混合 引用です。つまり①詩編 2 編(特 に7節)と②イザヤ書 4 2 章 1 節 が混合されています。この二つの

<sup>\*1</sup>  $\Sigma \hat{v} \in \hat{l}$   $\hat{o}$   $\hat{v}$   $\hat{l}$   $\hat{o}$   $\hat{v}$   $\hat{l}$   $\hat{o}$   $\hat{o}$ 

うちの詩編第2編は、「王の詩編」 とよばれる詩編で、王の即位式で 読まれたものです。詩編2編7節 はこうなっています。

主はわたしに告げられた「あなたは [わたしの] 子。今日わたしが あなたを生んだ」\*2

この詩編は、王の即位式に際して ― そこには当然「油注ぐ」とい う行為も入ってくるのですが― 祭司と王と会衆とが交唱〔交互に 朗読〕した詩編と言われています。 引用されているのは王が朗読する 部分です。「主はわたしに告げら れた『あなたは[わたしの]子。今 日わたしがあなたを生んだ』」。王 はその即位に際し、神を父としそ の神が生み出した「神の子」と宣 言されます<sup>\*3</sup>。もちろんローマ皇 帝や歴史上の王たちのように、自 分の意のままに、人の命に至るま ですべてを左右する権力の持ち主 としての神の子ではなく、父なる 神との緊密な関係において、国政 (政)を行うという意味での神の

子なのです。

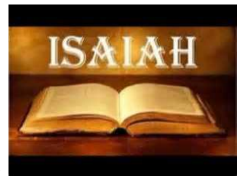
この詩編が、もう一つの聖書箇所と融合されます。イザヤ書42章1節です。マルコの使う70人訳ギリシア語聖書では次のように記されています。

見よ、わたしの選んだわたしの僕/子。わたしの心が喜ぶわたしの愛する者。わたしは彼にわたしの霊を授ける。そうして彼は異邦人に審きを告げ知らせる\*4。

ここに登場するのは、「主の喜ぶ、 主の愛する僕/子」です。彼には 霊が授けられるとも書かれていま す。このイザヤの言葉は終末的な 「神の僕の派遣」の言葉なのです。 重要な要素は四つ、(1)神の選び と、(2)神の寵愛〔神がこの僕/子 を愛していること〕、(3)霊の授与、

(4)異邦 人への告 知、の四 つです。

マルコ がこの混



<sup>\*2</sup> Kύριος εἶπεν πρός με Υιός εἶ σύ, ϵγω σήμερον γεγέννηκα σε . [わたしの] は原文にはない補筆。即位の「油注ぎ」をもって王は「メシア」であることを宣言される。元来「メシア」とは王のことを指す。王は国民を国難から救い、平和をもたらす救い主でもある。この表現は、初期キリスト教の信仰告白の定式〔定まった形〕として伝承段階で成立していた可能性もあります。

<sup>\*3</sup> 旧約聖書でも神を「父」と呼びます。

<sup>\*4 70</sup> 人訳の以下の本文を私訳。 Ἰδοὺ ὁ παῖς μου ὃν ἡρέτισα, ὁ ἀγαπητός μου εἰς ὃν εὐδόκησεν ἡ ψυχή μου θήσω τὸ πνεῦμά μου ἐπ' αὐτόν, καὶ κρίσιν τοῖς ἔθνεσιν ἀπαγγελεῖ. (イザヤ42:1)。 新共同 訳「見よ、わたしの僕、わたしが支える者を。 わたしが選び、喜び迎える者を。 彼の上にわたしの霊は置かれ/彼は 国々の裁きを導き出す。」「僕」と訳されている言葉〈παῖς〉は、「僕」とも「子」とも訳される。

合引用に見ているのは、主イエス の受洗が旧約的な「王の即位」と イザヤの終末的な「神の僕の派遣」 を意味しているということです。 「王でありかつ僕である存在」「僕 である王」は新約聖書の救い主の 独特の性格をよく現しています。 神の子イエス・キリストは、「僕 に即位する」という言い方もでき ます。王として即位して立ち上が ったその姿は、僕そのもの、仕え る者の姿をしているのです。しか しこれ以後、マルコの言おうとす るもう一つの重要な点が、マルコ の文脈との関係で明らかになって いきます。つまりマルコの力点は、 伝承的な「王の即位」と「神の僕 の派遣」というテーマから、その 中に包み込まれた「神の子」のテ ーマに移動していきます。マルコ 福音書の展開は、実際にはこの「神 の子」の理解を軸にして展開する のです。そしてこのテーマは、い くつかの展開を経て〔詳述を省 略〕、15章39節のローマ兵の 告白において頂点に至ります。

百人隊長がイエスの方を向いて、 そばに立っていた。そして、イエ スがこのように息を引き取られた のを見て、「本当に、この人は神 の子だった」と言った。

マルコのメシア(キリスト)論は、通常の神の子とは違う、受難の〈神の子〉イエスの理解に向かっているのです。第1章に出現した神の子イエスは、福音書の前半では、奇跡の累積によって神から派遣されたメシアであることを実証します。8章27-30節でペ



トロが「あなたは、メシア(キリ スト)です」と信仰を告白する場 面から、前半の奇跡のテーマは、 一転して、受難のテーマへと転換 します。8章、9章、10章と3 回に及ぶ受難予告、11章のロバ に乗ってのエルサレム入城によっ て、軍馬にまたがって入城する王 の姿を変形させ、軍事によらずに 平和をもたらす王の姿を明確に示 すのです。そして今日の箇所は、 民衆の内に一般化した〈ダビデの 子〉としてのメシア待望に修正を 加え、14章から始まる受難物語 を目前に控えて、メシアの姿から 軍事的メシアの姿を拭い去ってし まうのです。

主イエスに敵対する主張を繰り 返した律法学者たちも、サンへ手 リンの重鎮たちやユダヤ教の宗教 指導者たちもすでに主イエスの前 から姿を消しました。すでに主が エスの議論の相手はいなくなりま した。ただ群衆だけが、主イエス の教えに耳を傾けています。 3 7 節 b 。

## 12:37 …群衆は、イエスの教えに喜んで耳を傾けた。

この群衆の喜びが底の浅いものであることを、わたしたちは知っています。やがて主イエスを「大きない」と叫ぶのも彼らです。真の喜びは、十字架の主がです。真を越えて、復活の主と野きを越えて、復活の主にある。からころにあるにある。新しい自動しまう。

2019.5.5 日本基督教団千歳丘教会礼拝



| マルコ12:37b                   | マタイ22:46                                               | ルカ20:41-44 |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------|------------|
| 大勢の群衆は、イエスの教えに喜<br>んで耳を傾けた。 | 22:46 これにはだれ一人、ひと言も言い返すことができず、その日からは、もはやあえて質問する者はなかった。 | ヘロデ大王の神殿の丘 |

12:35 イエスは神殿の境内で教えていたとき、こう言われた。「どうして律法学者たちは、『メシアはダビデの子だ』と言うのか。

12:36 ダビデ自身が聖霊を受けて言っている。『主は、わたしの主にお告げになった。「わたしのの右の座に着きなされたの足もとにがあたの足もときまで」というにダビデーのようにダビデーのようにがジビデーを表しているのか。」群衆は、イエスの教えに喜んで耳を傾けた。

12·35 Καὶ ἀποκριθεὶς ὁ Ἰησοῦς ἔλεγεν διδάσκων ἐν τῷ ἱερῷ, Πῶς λέγουσιν οἱ γραμματεῖς ὅτι ὁ Χριστὸς υἱὸς Δαυίδ ἐστιν;

12·36 αὐτὸς Δαυὶδ ειἐν τῷ πνεύματι τῷ ἁγίῳ, Εικύριος τῷ κυρίῳ μου Κάθου ἐκ δεξιῶν μου, ἔως ἄν θῶ τοὺς ἐχθρούς σου ὑποκάτω τῶν ποδῶν σου. 12·37 αὐτὸς Δαυὶδ λέγει αὐτὸν κύριον, καὶ πόθεν αὐτοῦ ἐστιν υἱός; καὶ (ὁ) πολὺς ὄχλος ἤκουεν αὐτοῦ ἡδέως.